Neus Campillo

¢, Han llegado a ser
superfluos los hombres?

No sé qué es en realidad el mal radical, pero me parece que de
alguna manera tiene que ver con el fenémeno siguiente: hacer
superfluos a los hombres como hombres.

Carta de Hannah Arendt a Karl Jaspers, 1951

Al ver las iméagenes en televisiéon de hombres, mujeres y nifios
hacinados en barcas en medio del Mediterraneo, intentando llegar a las
costas de Grecia, Italia, Espafia, adquiere enorme actualidad y se hace
patente en todo su sentido la pregunta que se hizo Hannah Arendt
sobre si los hombres habian llegado a ser superfluos.

Los refugiados sirios y eritreos que llegan a Samos, Kos y otras
islas del Egeo; los miles de africanos que han muerto cerca de Sicilia
intentando llegar a sus costas; miles de seres humanos que salen
huyendo de sus paises en busca de hospitalidad en un continente,
Europa, que de nuevo se ve envuelto en el discurso de unas politicas
de asilo que nunca acaban de serlo. Por no hablar de los barcos en
alta mar repletos de refugiados que desde la antigua Birmania y
Bangladesh intentan llegar a Tailandia, Malasia o Indonesia y que se
encuentran abandonados a su suerte en el mar de Andaman —esos
miles de asiaticos olvidados en barcazas a la deriva. Todos ellos son la
estampa mas atroz que da sentido a la actualidad de la pregunta de si
los hombres han llegado a ser superfluos.



El derecho a tener derechos

No nacemos iguales; llegamos a ser iguales como miembros
de un grupo por la fuerza de nuestra decisién de concedernos
mutuamente derechos iguales.

Hannah Arendt, Los origenes del totalitarismol

En Los origenes del Totalitarismo (1951), en el capitulo 9, Hannah
Arendt reflexiona sobre «La decadencia de la nacién Estado y el final
de los derechos del hombre». Su analisis arranca de un fenédmeno que
se dio después de la primera guerra mundial: las expulsiones en el
interior de Europa de diferentes grupos étnicos. Ante un entramado
aparentemente estable a su alrededor aparecian mas y mas personas a
las que dejaban de aplicarseles las normas del mundo que les rodeaba.
Trata entonces del fendmeno de las minorias, de los apatridas y de las
dificultades del derecho de asilo, etc.

La situacién de las minorias en los paises europeos entre la
primera y la segunda guerra mundial, la incapacidad de las naciones
Estado europeas y de la Sociedad de Naciones para dar respuestas a
esa situacion, le lleva a un ltcido analisis de lo que ella califica como
«Las perplejidades de los derechos del hombre». Perplejidades que se
nos presentan desde una paradoja central expresada asi:

1. Arendt, Hannah, Los origenes del totalitarismo, vol. 2. Imperialismo, version espafiola de
Guillermo Solana, Alianza Universidad, Madrid, 1981, 1987, p. 436.



¢HAN LLEGADO A SER SUPERFLUOS LOS HOMBRES?

Los derechos del hombre, después de todo, habian sido definidos
como «inalienables» porque se suponia que eran independientes
de todos los gobiernos; pero resulté que, en el momento en que
los seres humanos carecian de su propio Gobierno y tenian

que recurrir a sus minimos derechos, no quedaba ninguna
autoridad para protegerles ni ninguna institucion que deseara
garantizarlos.?

«Ninguna autoridad para protegerles ni ninguna institucién que
deseara garantizar» esos derechos. El origen de tal paradoja lo
encontraba en la vinculacién entre derechos del hombre y soberania
del pueblo: era claro que la soberania del pueblo no era proclamada
por la gracia de Dios, como lo habia sido la del principe, sino por

el hombre mismo. Pero «al ser este considerado en su mas pura
abstraccién» y como «la Humanidad era concebida a imagen de una
familia de naciones, gradualmente se hizo evidente en si mismo que el
pueblo y no el individuo era la imagen del hombre»3.

Una de las dificultades que ella observaba se puso de relieve
cuando hubo intentos de elaborar una «Nueva Carta de Derechos
Humanos», intentos que mostraban que «nadie parecia ser capaz
de definir con alguna seguridad tales derechos, diferenciados de los
derechos del ciudadano»4. Por lo que parece que solo desde el derecho
de ciudadania se podrian garantizar.

Los derechos del hombre, supuestamente inalienables,
demostraron ser inaplicables, incluso en paises cuyas
constituciones estaban basadas enellos, allidonde habia
personas que no parecian ser ciudadanas de un Estado
soberano.®

¢Qué es lo que Arendt observaba en este fenédmeno de las minorias
de refugiados? (Qué era lo que se perdia al ser refugiados? ;Qué se
pierde, en definitiva, cuando se pierden los derechos humanos? La
primera pérdida que sufrieron fue la de sus hogares y, sobre todo,

la imposibilidad de hallar uno nuevo. La segunda pérdida fue la
proteccion del Gobierno y esto implicé la pérdida del status legal, no
en un solo pais, sino en todos. Los paises civilizados ofrecian derecho

Ibid., p.424.
Ibid., p.423.
Ibid., p.426.
Ibid., p.426.

ok wbd



¢HAN LLEGADO A SER SUPERFLUOS LOS HOMBRES?

de asilo, pero Arendt observa que «el mal surgié cuando se vio que
las nuevas categorias de perseguidos eran demasiado numerosas
para que se les atendiera mediante una practica no oficial destinada
a casos excepcionales»6. Ademas, los nuevos refugiados lo eran por
ser perseguidos por algo que no podian cambiar, como su origen
étnico. El aumento de los «fuera de la ley» llevé a que, en lugar de
que se pusiera la atencion en los gobiernos perseguidores, cada vez
mas se fijara en cuales eran las caracteristicas de los perseguidos.
Eran seres inocentes, cuya inocencia era su mayor desgracia en
tanto que era la marca de su estado de ilegales. No habian cometido
delito alguno. Su misma inocencia les acarreaba no ser admitidos
en la ciudadania.

Arendt observa que la costumbre de que el derecho se entienda
fundamentalmente como derecho penal, lleva a hacer dificil considerar
que la privacién de todos los derechos no sea una pena por haber
cometido algin delito. Parece entenderse que seran delincuentes
aunque no tengan un delito concreto que se les pueda atribuir. Lo que
quiere sefalar es que la situacion de apatrida comporta una privacion
de legalidad, una privacion de todos los derechos, que no tiene en
absoluto relacion alguna con delitos.

Una de las perplejidades de los derechos humanos estriba en
que su pérdida no comporta en si misma una existencia fuera de la ley.
Se puede estar en riesgo de perder el derecho a la vida, o a la libertad,
en determinadas circunstancias, como un soldado durante la guerra,

o el delincuente encerrado en la carcel, pero no se entiende que no se
les apliquen los derechos humanos ni tampoco se entiende que estén
en un estado de ilegalidad. Sin embargo, los apatridas, los sin papeles,
los refugiados teéricamente los tienen, pero estan fuera de la ley. Yano
pertenecen a su comunidad de origen, no tienen comunidad a la que
pertenecer. Estan como en un limbo.

Por eso, Hannah Arendt entiende que la mayor calamidad que
les ocurre a los refugiados, apatridas, inmigrantes irregulares, minorias
dentro de un territorio, es que no «pertenecen a hinguna comunidad».
Su estar fuera de la ley consiste en la pérdida de esa pertenencia
determinada; el hecho de tener teéricamente derechos no les garantiza
lo que la comunidad les podria garantizar.

La calamidad de los fuera de la ley no estriba en que se hallen
privados de la vida de la libertad y de la prosecucion de la
felicidad o de la igualdad ante la ley y de la libertad de opinién

6. Ibid., p.427.



¢HAN LLEGADO A SER SUPERFLUOS LOS HOMBRES?

—férmulas que fueron concebidas para resolver problemas
dentro de comunidades dadas—, sino que ya no pertenecen a

comunidad alguna.’

Lo que Arendt ponia de relieve en su analisis, y que se nos presenta
con toda evidencia en la comprension de nuestro presente, es que solo
a partir de un status de completa ilegalidad, en el momento en que los
hombres sean considerados «como completamente superfluos» y que
no haya nadie que les reclame, es cuando su derecho a la vida esta
amenazado. Es entonces cuando comienzan a cometerse atentados
contra los derechos humanos. Por ello afirma de manera rotunda:

No es que sean oprimidos, sino que nadie desea siquiera
oprimirles. Sélo en la tltima fase de un proceso mas bien largo
queda amenazado su derecho a la vida; so6lo si permanecen
siendo perfectamente «superfluos», si no hay nadie que los
«reclame» pueden hallarse sus vidas en peligro.8

Hannah Arendt entiende, pues, que la pérdida de los derechos
humanos es fundamentalmente la falta de pertenencia a una
determinada comunidad o a un determinado Estado en el sentido de
«un marco donde uno puede ser juzgado». Cuando a alguien se le

priva de un derecho humano esta privacién se entiende como la falta

de «un lugar en el mundo». Hay un estado que califica de «extremo»

en el cual lo que esta en cuestidn es la pertenencia a una comunidad:
cuando deja de ser normal esa pertenencia y la no pertenencia no es
voluntaria sino forzada; cuando el trato que se recibe de los otros no
depende de las propias acciones y opiniones sino de factores que uno
no puede cambiar. Cuando lo que les acontece no esta relacionado

con lo que hagan sino que de alguna manera les sobreviene al margen
completamente de sus acciones. Les sobreviene porque son de una
determinada etnia, de un pueblo que es expulsado o porque una nueva
circunstancia de politica global les lleva a esa situacion etc. Por eso,
afirmara que la consciencia del «derecho a tener derechos» se produce
al percatarse de esas situaciones, que hoy como ayer, nos devuelven la
imagen de una humanidad despojada de ella misma:

Llegamos a ser conscientes de la existencia de un derecho a
tener derechos (y esto significa vivir dentro de un marco donde

7. Ibid., p.429.
8. Ibid.,p.429.



¢HAN LLEGADO A SER SUPERFLUOS LOS HOMBRES?

uno es juzgado por sus acciones y opiniones propias) y de un
derecho a pertenecer a algun tipo de comunidad organizada,
s6lo cuando aparecieron millones de personas que habian
perdido y no podian recobrar estos derechos por obra de la
nueva situacion politica global. Lo malo es que esta calamidad
surgio no de ninguna falta de civilizacién, del atraso o de la simple
tirania, sino, al contrario de que no pudo ser reparada porque
ya no existia ningun lugar «incivilizado» en la Tierra, porque
tanto si nos gustaba como si no nos gustaba, empezamos a vivir
realmente en un Mundo. S6lo en una Humanidad completamente
organizada podia llegar a identificarse la pérdida del hogar y del
status politico con la expulsion de la Humanidad.®

¢ Cudl es el sentido de ese «derecho» a tener derechos?Y ¢cémo se nos
garantizaria? ¢ Quién lo garantizaria? ¢ Puede garantizarse un derecho
tal? El significado de ese derecho de la primera parte de la frase
viene marcado por un sentido moral. En primer lugar, no se trata del
derecho a la vida, ni a la libertad, o, como dice Arendt, a la bausqueda
de la felicidad, segun la férmula americana; pero tampoco, segin la
férmula francesa, la igualdad ante la ley, la libertad, la proteccion

de la propiedad o la soberania nacional. Ambas férmulas no son el
significado de ese «derecho» a tener derechos, si acaso son los que ese
peculiar derecho garantizaria.

En segundo lugar, se trata de un derecho a vivir dentro de un
marco donde uno es juzgado por sus acciones y opiniones, del derecho
de pertenecer a una comunidad determinada. Ser juzgado por lo que
uno hace y dice, y no por su raza, por el pueblo al que pertenece, o por
la lengua que habla.

Cuando a millones de personas se les privo de sus derechos,
fuimos conscientes de la importancia de ese «derecho» peculiar. Nadie
les reclamaba si eran desposeidos de su status de ciudadania, no tenian
posibilidad de reclamar si se les desposeia de su pertenencia a un
Estado o comunidad concreta por su religion, etnia, clase, etc. ; CoOmo
se dio esta calamidad? (Como se esta dando? Entre las dos guerras
mundiales, las minorias en Europa, los refugiados, fueron desplazados
como ahora los inmigrantes, refugiados, que huyen en pateras y quedan
en un limbo a merced de que se considere su derecho de asilo.

La consciencia de que se les ha expulsado de la humanidad
misma se hace patente cuando vivimos en un mundo por una situacion
politica global en la que ya no parece haber ningun lugar al margen.

9. Ibid., p.430.



¢HAN LLEGADO A SER SUPERFLUOS LOS HOMBRES?

Ese derecho de pertenencia parece que so6lo podria garantizarse
por la Humanidad misma. Pero la situacion creada por los campos de
concentracion en la Europa de los afios treinta como la de los barcos
a la deriva en el Mediterraneo o en el Indico, salvadas las distancias,
presenta una situacion de «expulsion de la Humanidad».

Por eso Hannah Arendt afirma con rotundidad que es «la
decision de concedernos mutuamente derechos iguales» la que puede
garantizarnos «el derecho a tener derechos». Una decision que se da al
constituirse una comunidad politica. La pertenencia a la misma parece
que es la condicién de la garantia de esa pertenencia a la Humanidad
y no al contrario. Esa es la paradoja que ella sefiala para hacernos
conscientes de la situacién de falta de garantias cuando dejamos de
pertenecer a un Estado determinado. Intentar comprender el fenbmeno
que se ha producido, ese fenémeno que habla de la superfluidad del
hombre, que acontece cuando no cuenta ni para ser oprimido. Su
lugar es ningun lugar; unas barcazas a la deriva, sin rumbo y sin nadie
que quiera acogerlos, ni darles hospitalidad. Por eso afirmara: «La
calamidad que ha sobrevenido a un creciente nimero de personas
no ha consistido entonces en una pérdida de derechos especificos,
sino en la pérdida de una comunidad que quiera y pueda garantizar
cualesquiera derechos»19,

La tradicidn esta rota para Arendt porque, entre otras cosas,
los conceptos clave de la filosofia politica de la modernidad
mediante los cuales se podia comprender ese mundo han perdido
su significado, no sirven para entender ni las nuevas experiencias ni
las nuevas realidades.Ya no tiene sentido el concepto de naturaleza
como lo tuvo en el s. XV1I1I para fundamentar los derechos. Ahora
habria que hablar de la «Humanidad» misma como la que ha
asumido el papel que tuvo la naturaleza o la historia para garantizar
los derechos.

Por ello Arendt afirma que: «EI derecho a tener derechos o el
derecho de cada individuo a pertenecer a la Humanidad tendria que
ser garantizado por la misma Humanidad». Una afirmacion que solo
aparentemente es una solucién al problema, ya que abre una nueva
problematica moral y politica que ella expresa con rotundidad: «No es
en absoluto seguro que ello pueda ser posible»11,

¢ Qué dificultades ve para que sea posible una garantia desde
la humanidad misma? Son dificultades que se dan porque, por una
parte, se trata de un sentido moral de la humanidad que no responde

10. Ibid., p.431.
11. Ibid., p.433.



¢HAN LLEGADO A SER SUPERFLUOS LOS HOMBRES?

estrictamente a la ley internacional que opera con tratados entre
Estados sino que la transciende. Por otra parte, no seria en absoluto
una solucién un gobierno mundial. Pero la mayor dificultad se daen el
caracter de un ser humano abstracto, en su pura desnudez, desprovisto
de todas las cualidades politicasdistintivas:

La paradoja implicada en la pérdida de los derechos humanos
es que semejante pérdida coincide con el instante en el que

una persona se convierte en un ser humano en general —sin
una profesioén, sin una nacionalidad, sin una opinién, sin un
hecho que le identifique y le especifique—, y diferente en
general, representando exclusivamente su propia individualidad
absolutamente Unica, que, privada de expresion dentro

de un mundo comun y de accién sobre éste, pierde todo su
significado.12

La opinién y la accién en un mundo comun son los elementos que
dan significado y contenido a ese «ser humano» y constituirian las
condiciones mismas de su insercion politica. Pensar y actuar, el juicio
y la accion como base de lo politico garantizan un nivel de inserciéon
en el artificio humano, en las comunidades politicas que hacen viable
la capacidad de iniciativa —Ila libertad— y la capacidad de ponerse en
lugar del otro como garantia de su humanidad.

Desde el afuera al interior de la ciudad:
sociedad de masas y espacio publico

El poder es lo que mantiene la existencia de la esfera publica,
el potencial espacio de aparicion entre los hombres que actian
y hablan. [...] el poder surge entre los hombres cuando acttan
juntos y desaparece en el momento en que se dispersan. [...]

el poder es en grado asombroso independiente de los factores
materiales.

Hannah Arendt, La condicion humanal3

12. Ibid., p. 438.
13. Arendt, Hannah, La condicién humana (1958), traduccion al castellano de Ramén Gil
Novales, Paidds, Barcelona, 1993, p. 223.



¢HAN LLEGADO A SER SUPERFLUOS LOS HOMBRES?

La pregunta sobre la superfluidad de los hombres en nuestro presente
esta directamente relacionada con esa imagen a la que aludiamos de
seres humanos sobrantes, que aparecen naufragos o muertos en el
Mediterraneo, en los campos de refugiados y de internamiento, que
huyen de Libia, Eritrea, Siria etc. y que nos devuelven la estampa
aciaga de unas sociedades desarrolladas del capitalismo globalizado
del siglo XXI. Unas sociedades que, fijando sus limites y fronteras,
ven a «los otros» sin los derechos que quieren para si en el interior
de su «ciudad».

Sin embargo, la forma de reflexionar de Arendt, ese «pensar
sin barandillas» que la caracterizaba y que Mery Sales ilustra
con un cuadro en el que el viento del pensar eleva las hojas por
encima de una baranda, nos proporciona otras imagenes de nuestro
mundo contemporaneo: las del interior de la ciudad. Circulos donde
observamos dos fendmenos: la sociedad de masas y el espacio
publico-politico.

Las acciones plurales de ciudadanos que en distintos paises participan
en alguna accién conjunta: esa estampa de las plazas de medio mundo
(Tahrir, El Cairo; Taksim, Estambul...), como una de las expresiones
de las primaveras arabes; la Puerta del Sol en Madrid, Ocupar Wall
Street, etc. La ocupacion de plazas, como lleva haciendo la Asociacion
de Victimas del Metro el 3 de cada mes en la Plaza de la Virgen de
Valencia, ha sido muestra de cémo la espontaneidad de la accion y

la capacidad de iniciativa originan algo nuevo.



¢HAN LLEGADO A SER SUPERFLUOS LOS HOMBRES?

Las imagenes de los circulos que contienen multitudes
ejemplifica de un solo trazo en esas pinturas de los circulos de Mery
Sales, un pensamiento muy complejo de Hannah Arendt sobre las
sociedades contemporaneas.

Por una parte, como sociedad de masas, cuando desaparece
el espacio, el entre-los-hombres, y las personas permanecen
apifiadas unas contra otras; por otra parte, sociedades democratico-
participativas, donde si se da ese espacio entre, y la idea de pluralidad
es condicién para la accién y la vida politica. Es decir, cuando aparece
la participacién ciudadana y se inicia el actuar en concierto, el poder
de la ciudadania. Porque el poder para Arendt tiene un significado
especifico: no esté vinculado al dominio sino al actuar concertado de
los hombres.

Su distincion entre sociedad de masas y lo politico primero
surgid de su analisis del totalitarismo, que desarroll6 luego como «el
auge de lo social» en la modernidad y que le sirve para comprender
la crisis de la cultura, como cultura de masas en una sociedad de
consumidores.

Sabemos que la experiencia del totalitarismo fue para Hannah
Arendt una experiencia fundamental para su forma de pensar la
politica y la cultura. Acercarse a un fenémeno tan brutal, vivido
en carne propia, permitio en ella el desarrollo del ejercicio de la
filosofia no como doctrina, sino como «ejercicios de pensamientox».
Una manera de pensar el acontecimiento centrada en la necesidad
de «comprender». Huir de teorias que capten un fendmeno que es
percibido como nuevo y para el que no sirven las categorias de la
tradicion filos6fica. Comprender como lo imposible habia sido posible:

Cuando lo imposible fue hecho posible, se convirtié en el mal
absoluto, imperdonable y no castigable, que ya no podia ser
entendido ni explicado por motivos malignos tales como
egoismo, sordidez, avidez, resentimiento, sed de poder vy la
cobardia, y por lo tanto que la ira no podia vengar, ni el amor

podia tolerar, ni la amistad perdonar.14

¢Coémo habia sido posible que se desarrollara toda una maquinaria de
organizacion politica al servicio de la propaganda, de la ideologia y
del terror, que hacia que los hombres aparecieran como superfluos?
Tanto en Los origenes del totalitarismo (1951) como posteriormente
en Eichmann en Jerusalén (1961), insistio en poner de relieve los

14. Arendt, Los origenes del totalitarismo, p. 458.



¢HAN LLEGADO A SER SUPERFLUOS LOS HOMBRES?

calculados esfuerzos de los lideres de las ideologias totalitarias para
probar su sentido superior, rehaciendo la realidad segun su modelo,
intentando cambiar la naturaleza humana con el objetivo de «fabricar»
una nueva humanidad, esto es, un «khombre nuevo». Eso significaba
cambiar «la condiciéon humana».

Interpretar el totalitarismo dentro de los marcos tradicionales
del pensamiento, segun ella, no captaba la singularidad del fenémeno.
Por eso puso el foco més alld del contenido concreto de las ideologias.
La clave no era la doctrina racista o la exaltacion de la raza aria. La
clave estaba en el objetivo de estas politicas que consistian en buscar
la «consistencia légica» segun la cual lo que habia que hacer era
refabricar la realidad para asi probar unas premisas que se daban en
las ideologias. Dicho de otra manera, acomodar la realidad a lo que la
ideologia defendia.

El éxito del totalitarismo estaba en liquidar la libertad, en acabar
con la pluralidad, que es la condicién sine qua non de la accién. La
accién, como iniciativa para introducir lo nuevo en el mundo como
un nuevo nacimiento. Pero también es la destruccion del espacio
entre los hombres, un espacio que hace posible el actuar, mas alla
de un comportamiento conductual, mimético, mecanico, repetitivo,
estadistico.

Los «campos de concentraciéon» son una tragica metafora de
la ausencia de pluralidad, de la eliminacién de la individualidad. Esa
ausencia del entre-los-hombres es la que Hannah Arendt observa
también en la sociedad de masas. Los circulos de las pinturas de Mery
Sales lo expresan muy bien: como la multitud puede ser una masa, o,
al contrario, la pluralidad puede dar lugar a un espacio publico que une
y separa, relaciona a los hombres en lo politico.

La sociedad contemporanea de consumo lleva a sus maximas
consecuencias el proceso del «auge de lo social» de la modernidad,

y se presenta asi como la aquiescencia de la sociedad de masas. Al
distinguir lo social de lo politico, Arendt da cuenta de la distincion
entre diversas actividades de la condicién humana: la actividad del
laborar y la del trabajo y la actividad de la accion. Esa distincion
entre labor, trabajo y accion es una distincion controvertida. Sin
embargo, tiene la virtud de poder distinguir a partir de ella lo que es
una sociedad de masas, como un ambito de necesidad, de un espacio
publico-politico en el que aflore la libertad.

Analiza asi el fendmeno de la sociedad de masas: los hombres
apifiados unos contra otros, la uniformidad de sus conductas, en la
que el consumo ha venido a introducir una nueva peculiaridad: hacer
imposible la duracion de los artefactos que crean «mundo». Las masas



¢HAN LLEGADO A SER SUPERFLUOS LOS HOMBRES?

constituyen una forma de cultura, la cultura de masas, que se da en
la sociedad de consumo.

La interpretacion arendtiana nos lleva a preguntarnos por las
posibilidades de una cultura distinta que fuera un antidoto frente a
la barbarie, preguntarnos por las posibilidades de una cultura critica
frente a una cultura de masas. De nuevo la alternativa que Arendt
presenta es controvertida. La crisis de la cultura en los términos en
los que ella lo plantea no cree que tenga solucién por un cambio en
la sociedad por medio de la educacién hasta adquirir mayores niveles
de cultura, ya que el problema no esta en que las masas necesitan
mayor educacion, ni tan siquiera en que sean las masas las que crean
el problema. La crisis de la cultura se da por el caracter consumidor
de la sociedad que impide la «creacion de mundo». La sociedad de
consumo, con ayuda de la técnica, no fabrica un mundo necesario
para que se dé la accién y la libertad, la trama de las relaciones
humanas, sino que, al contrario, produce un creciente proceso al estilo
de lo vital-biolégico que lo abarca todo, un proceso fagocitador del
mundo. Goce y entretenimiento inmediato como nuevas necesidades
transforman literalmente todo en una especie de ciclo metabdlico.
De ahi también el peligro de que las mismas obras de arte y de cultura,
al convertirse en obras de entretenimiento y ser consumidas formen
parte de ese ciclo que las destruye.

Habria que sefialar que tanto la experiencia del totalitarismo
como la de la cultura de masas sorprenden a Arendt con la terrible
constatacion de que desaparece el mundo como héabitat y como
un espacio de relaciones entre los hombres. Junto con el mundo la
individualidad de los hombres desaparece en un proceso imparable
de satisfaccion de necesidades. Totalitarismo y sociedad de
consumo Yy cultura de masas des-humanizan al hombre en tanto que
lo hacen superfluo.

Frente a ese peligro, Arendt destaca que la cultura, el arte y
la politica representan otra dimension: la de las obras inmortales,
duraderas, las de la intersubjetividad y el entre-los-hombres. Por ello
dara relevancia a la creacién de mundo para la permanencia, para
la durabilidad:

Con el fin de que el mundo sea lo que siempre se ha
considerado que era, un hogar para los hombres durante
suvida en laTierra, el artificio humano ha de ser un lugar
apropiado para la accion y el discurso, para las actividades no
so6lo indtiles por completo a las necesidades de la vida, sino
también de naturaleza enteramente diferente de las multiples



¢HAN LLEGADO A SER SUPERFLUOS LOS HOMBRES?

actividades de fabricacién con las que se produce el mundo y todas
las cosas que cobija.1%

Delante de la fragilidad de los asuntos humanos, ella piensa que las obras de

arte y de cultura, asi como las narraciones y las historias, el recuerdo y la
memoria, se presentan como un antidoto al proceso

fagocitador del mundo. Pero no sélo se requiere esa creacion de mundo sin la cual
no podrian darse el discurso y la accién, la libertad, la irrupcion de un quien —
unos quienes— que se revelan y manifiestan.

Se requiere ademas que el pensar se introduzca en la trama de las relaciones
humanas.

Se trataria de introducir el pensar en el mundo y hacerlo visible por medio
del juzgar. La capacidad de juzgar es una forma de pensar poniéndose en el lugar
del otro, un modo de pensar amplio, que implica un acuerdo potencial con los
demés. La cultura critica y la politica estdn unidas por el juicio del gusto en el
sentido de que ambos son fendmenos del mundo publico y ello implica
espectadores que juzgan.

Hannah Arendt considera un aspecto del juicio que puede posibilitar la
creacion de una cultura critica como humanitas: y es que el juicio permite la
habilidad politica de orientarse en un mundo comun en el ambito publico. Es
una «actitud que sabe como cuidar, conservar y admirar las cosas del
mundo».

Valencia, junio de 2015

15. Arendt, La condicién humana, p. 191.



	Neus Campillo
	El derecho a tener derechos
	Desde el afuera al interior de la ciudad: sociedad de masas y espacio público


