Conversacion con
Fina Birulés

Pensar sin barandillas

La siguiente conversacion tuvo lugar el 22 de mayo de 2015 en

el Seminario Filosofia i Génere (Departament d’Historia de la
Filosofia, Estética i Filosofia de la Cultura) que Fina Birulés dirige
en la Universitat de Barcelona. Con numerosos ensayos, libros y
articulos publicados sobre Hannah Arendt, Fina Birulés es una de las
especialistas méas destacadas en nuestro pais en la vida y obra de la
pensadora alemana.

Mery Sales: Empecemos esta conversacion enlazando con el titulo
de la exposicion: ¢qué incendios crees que llamarian actualmente

la atencion de Hannah Arendt y provocarian en ella la necesidad de
manifestarse?

Fina Birulés: Pues la verdad es que lo ignoro por completo,
porque lo realmente interesante del pensamiento arranca de

la experiencia. Hannah Arendt sefialaba la experiencia como

el Unico indicador en el camino del pensar. Ademas, sus ideas

son en gran medida imprevisibles. Por ejemplo, en sus escritos
sobre larevolucién, en lugar de elogiar la Revolucién francesa,
como esperariamos, ella puso el énfasis en la norteamericana,

0 cuando escribe sobre Eichmann, en vez de describir a un
psicopata, ella lo retrata como un hombre normal y corriente,

de ahi que use la expresion de banalidad del mal. Hannah Arendt
proyecta sistematicamente el foco hacia lugares donde antes

no mirabamos. Esta forma de proceder es lo que hace muy
interesante su pensamiento porque, mas que darnos claves sobre
qué pensaria ella, nos ayuda a pensar a nosotros.



Dicho esto, podriamos afirmar por otro lado que algunos
acontecimientos actuales como las primaveras arabes o el 15-M,
probablemente habrian ocupado un lugar destacado en sus
reflexiones. Se trata de momentos de irrupcion de la ciudadania
en las plazas publicas, momentos en los que la libertad politica
esta en juego.Y este asunto de la libertad politica, al igual que el
de la violencia, ocup6 un lugar central en sus reflexiones. Hannah
Arendt era una «avisadora» de incendios, a los que se referia
Walter Benjamin.

M.S.: Una avisadora o vigia de su tiempo que busca comprender y
obtener respuestas, o formular nuevas preguntas a los acontecimientos,
e indaga en los temas de la historia europea reciente que le toco vivir,
donde la violencia como tema ha desempefiado un papel muy destacado.

F.B.: Asi es. Respecto a la violencia, Hannah Arendt le da un
tratamiento especifico. Particip6é en un debate junto a Noam
Chomsky, Susan Sontag y otros® que fue publicado en 1969

en The New York Review of Books en forma de articulos que
luego Hannah Arendt edité en su texto Sobre la violencia. En
este libro, Arendt hace una defensa de su conocida distincion
entre la politica y la violencia pero afiade un detalle que nunca
se comenta, y del que yo misma no me habia percatado hasta
que lo repasé para escribir unas paginas de presentacioén a la
traduccion catalana realizada por Lorena Fuster y Gerard Rosich.
Al releer el texto constaté que hay una parte en la que Arendt
dice que un gesto violento puede tener contenido politico. Esto
es, cuando las palabras ya no dicen nada, cuando la politica se
ha convertido en un desierto, un gesto violento puede «volver
a equilibrar la balanzax». Por lo tanto, ahi parece estar diciendo
que la espontaneidad de cierta accioén violenta puede tener un
contenido politico fuerte. De algiin modo, Arendt pareceria
estar justificando algunos movimientos armados, como el grupo
Baader-Meinhof, que ella no menciona. Pero a continuacion
afiade: bien, esto es asi, pero este gesto violento ha de darse en
un lapso corto de tiempo y a la vez no se puede convertir en un
programa politico porque, en lugar de llevar al foro agravios no
reconocidos, s6lo genera muerte.

1. «The Legitimacy of Violence as a Political Act? Noam Chomsky Debates with
Hannah Arendt, Susan Sontag, et al». December 15, 1967 (http://www.chomsky.info/
debates/19671215.htm).


http://www.chomsky.info/

PENSAR SIN BARANDILLAS

M.S.: Precisamente el pintor aleman Gerhard Richter realiza su

serie «October 18th 1977», a la cual yo le dedico el capitulo mas
comprometido de mi tesis2. Gracias a esta tesis descubro a la
pensadora alemana y la sitdo entre otras voces ejemplares junto a
Richter, como vigias del incendio de la segunda mitad del siglo XX.
El pintor reflexiona desde el arte y entiende de la misma manera el
peligro singular de los actos violentos cuando se convierten en parte
de un programa ideoldgico. A veces saltan chispas que movilizan a la
gente pero, de algun modo, si no se sigue pensando, si solamente se
actua se puede llegar a fanatizar las ideas y convertirse en ideologias
que tarde o temprano conducen a la muerte; a la muerte de las ideas y
a la muerte fisica.

F.B.: Convertir la violencia en un programa politico, en lugar de
generar relaciones politicas tal como las entiende Arendt (las
relaciones existen porque hay un espacio entre las personas,
una distancia), genera relaciones de hermandad, que son las
que acostumbra a haber en los ejércitos. Esta reflexion es

muy interesante, sobre todo en casos como, por ejemplo, la
banda armada Baader-Meinhof y otros grupos. De hecho, el
debate sobre estos pensamientos al final de la década de 1960
guardaba relacién con la tentacion de violencia que habia en las
universidades americanas, en aquel momento de lucha contra
la guerra del Vietnam, las reivindicaciones del Black Power,
las revueltas estudiantiles del 68, etc. Se trataba de un intento
de repensar la violencia, un tema que a Hannah Arendt le
preocupaba mucho.

M.S.: Mayo del 68 se produjo simultdneamente en diversos paises
pero no en Espafa, pues el franquismo actué de cortafuegos. ¢Qué
semejanzas y diferencias aprecias en su pensamiento entre los
totalitarismos europeos y la dictadura franquista?

F.B.: Cuando Hannah Arendt escribe Los origenes del
totalitarismo, en todos los prélogos no se cansa de repetir que
el totalitarismo es un fenédmeno sin precedentes historicos que
ha hecho saltar por los aires todas nuestras categorias de juicio
y pensamiento moral. Si pensamos en la célebre distincion de

2. Lavitrina de la memoria. Testimonio poético de la segunda mitad del siglo XX en la
pintura de Gerhard Richter. Tesis doctoral de Mery Sales, Universitat Politecnica de
Valéncia, 2003.



PENSAR SIN BARANDILLAS

Montesquieu entre los regimenes politicos, el totalitarismo no
encaja, hace saltar la propia clasificacion, es algo nuevo, sobre
todo porqgue el totalitarismo no es una dictadura con un plus

de tecnologia que permita matar a mas gente, ni con un plus de
propaganda (aunque realmente la hubiera, y mucha), sino que
se trata de un régimen completamente nuevo, hasta tal punto
que ella sefiala como totalitarismos tan solo el régimen nazi y

el periodo estalinista. Més tarde, la URSS vivi6 una dictadura
(Malenkov, Brézhnev y sus sucesores). EI caracter nuevo y sin
precedentes del totalitarismo no se aprecia en el franquismo.

El franquismo es un sistema viejo, una dictadura, que se

sirve de este contexto europeo por intereses podriamos decir
geoestratégicos. Franco tenia interés en fotografiarse con Hitler,
pero Hitler no tenia el mas minimo interés. Incluso parece ser que
la foto que se conoce fue retocada. Franco hizo uso de algunos
elementos del totalitarismo, pero su régimen fue dictatorial. Asi
lo entendia al menos Hannah Arendt, lo cual no quiere decir
que no estuviera en contra de ese régimen. Hannah Arendt fue
representante durante afios del Spanish Refugee Aid en Estados
Unidos, sucediendo en el puesto a su gran amiga, la escritora
Mary McCarthy. Arendt escribi6 diversos memorandos sobre la
situacioén de los refugiados espafioles en Francia y en Argelia para
ese comité. Todos esos documentos, que estadn siendo estudiados
en nuestro pais por Cristina Sanchez, pueden consultarse en la
Elmer Holmes Bobst Library de NuevaYork.3

M.S.: Respecto a la Ley de la Memoria Histérica y los criterios que se
han seguido para su aplicacién, unos creen que ha pasado demasiado
tiempo, otros que este asunto puede dividir mas a la sociedad. También
hay quien piensa que deberia tratarse el tema como se hizo en
Alemania para que cicatrizaran las heridas. {Crees que Hannah Arendt
ha dejado rastros en su pensamiento que nos permitan interpretar cuél
seria su punto de vista en este asunto? ;Qué opinaria ella respecto a
esta division de criterios?

F.B.: Me temo que no ha dejado rastros, aunque el tema de la
memoria es otro de los asuntos fundamentales en su pensamiento.
Aungue mas que la memoriaen si, se refiere a la responsabilidad

3. Como puede leerse en la ficha de este archivo, los documentos del SRA han sido
organizados gracias a una ayuda del Memorial Democratic de la Generalitat de Catalunya.
http://dlib.nyu.edu/findingaids/html/tamwag/tam_326/


http://dlib.nyu.edu/findingaids/html/tamwag/tam_326/

PENSAR SIN BARANDILLAS

que todos tenemos por la memoria. Una responsabilidad que,
en realidad, es compromiso por el mundo y la herencia recibida.
Hannah Arendt distingue, por un lado, lo que somos, es decir,
nuestra condicién heredada que nosotros no hemos decidido
(nacemos judios o musulmanes, hombres o mujeres, etc.),y
que no se presenta de manera neutra, Sino que se presenta
siempre interpretada; y por otro, lo que hacemos con esa
herencia a través de nuestras acciones. Se puede sentir gratitud
por la herencia recibida y ponerla en juego y cuestionarla
para comprender en profundidad los acontecimientos de
nuestro presente. Cuando Arendt escribio sobre la revolucion,
lo hizo mostrandonos una larga secuencia de fracasos de las
revoluciones modernas, y lo hizo como si quisiera decir: es mejor
una larga historia de fracasos que ninguna historia. De algun
modo, para Arendt, el mundo tiene que ver con la capacidad de
recoger las historias, de narrar lo ocurrido, de cantar las grandes
gestas, pero también las grandes derrotas.

Para ella estos asuntos son importantes porque todo
su pensamiento esta vinculado a la idea de que el hilo de la
tradicion se ha roto.Y una tradicién, se entienda esta como se
entienda, es aquello que sefiala puentes entre pasado, presente y
futuro; nos dice donde estan los tesoros del pasado que tenemos
que heredar, y también dénde esta lo desestimable de ese mismo
pasado. Si el hilo de la tradicion se ha roto, debemos repensar
nuestra relacion con el pasado.Ya no hay indicaciones ni manual
de instrucciones sobre como administrar todos esos restos.

: De estos temas hablas en tu libro Una herencia sin testamento...

F.B.: Se podria decir que, en la actualidad, lo que tenemos
es una especie de relacion con el pasado que es de pura
acumulacion. En el ambito cultural, esto se puede apreciar muy
claramente: no hay ciudad que no tenga un almacén del pasado.
Museos y mas museos; digitalizacion, datos... Pero, ;no podemos
tener otra relacién con los restos del pasado que no sea de mera
acumulacién?

Es lo que hace Hannah Arendt con aquella célebre frase de
René Char, segun la cual a nuestra herencia no la precede ningin
testamento, es decir, que tenemos una herencia sin manual de
instrucciones, sin testamento que nos diga como administrarla.
Y es responsabilidad nuestra administrarla a través de nuestras
acciones y nuestra implicacion.



PENSAR SIN BARANDILLAS

Concretamente, con respecto a la memoria histdérica, no
conozco bien como se hizo en Alemania. Hace poco erigieron un
monumento en Berlin que ha suscitado un debate enorme. Habria
que decir que la verdad es que, en Alemania, este pasado no sé
si lo han colocado en el lugar que corresponde. Es dificil, porque
las responsabilidades afectaban a muchas partes. En nuestro
pais es también un tema complicado, porque hubo tantos pactos
en medio de ocultaciones y de instrumentalizacion politica que
hace muy complicado el proceso. En términos generales lo que
se ha hecho en Esparia es intentar poner a un mismo nivel a unos
y a otros, cuando lo que realmente hubo fue un levantamiento
contra un régimen establecido democraticamente. La derrota fue
tragica para la historia de Espafia en general porque truncé las
ideas sociales, culturales y de libertad de toda una generacion;

y también acabd con la posibilidad de la continuidad que aquel
proyecto hubiera tenido si el resultado de la guerra hubiera sido
diferente del que fue.

M.S.: Otro de los aspectos importantes del pensamiento de Hannah
Arendt es que sus reflexiones estdn muy vinculadas a la idea de
«mundo real», un elemento que no siempre se considera como una de
las categorias centrales en el ambito filosofico.

F.B.: Hannah Arendt no se consideraba filosofa, sino tedrica
de la politica, y cuando ella realiza esta afirmacion —no se
trata de ninguna coqueteria ni desconocimiento de la tradicion
filos6fica—, intenta indicar que su pretension es pensar la
politica desde un punto de vista diferente al de la tradicion de
la filosofia politica. Desde Platon a Marx, este ultimo incluido,



PENSAR SIN BARANDILLAS

los filésofos han sido incapaces de pensar la especificidad de

la politica. Hannah Arendt se sitUa en otro lugar y apuesta por
entender la politica como algo que tiene que ver con el espacio
de las apariencias, con el mundo y los acontecimientos que en

él ocurren. Para explicar todo esto, Arendt utiliza la metafora de
la natalidad, en vez de la mortalidad, que ha sido la imagen a la
que han recurrido la mayoria de filésofos para indicar la finitud
humana. En lugar de continuar con la idea de que todos los
hombres son mortales y relacionar el pensamiento con la muerte,
Hannah Arendt afirma que todos los humanos son natales. Este
es uno de los grandes cambios que sefialan la importancia del
pensamiento arendtiano. Si morir es retirarse definitivamente del
espacio de las apariencias, nacer es justo lo contrario: irrumpir
en un contexto donde estan los demas, hacer aparecer lo inédito
e inesperado. Ese concepto de natalidad es muy interesante
porque no se trata meramente de un cambio o una evolucién del
marco filoséfico, sino que supone una verdadera ruptura. Nacer
es empezar, aparecer. Llegas, o te meten, en un mundo que ya
existia antes, y es aqui donde te toca emprender alguna accion.

M.S.: También ella habla de la necesidad de comprension y
reconciliacion con el mundo. Hannah Arendt no siente amor o apego
hacia el mundo desde el principio, no lo explica con a prioris. Ella
primero analiza, asimila, y trata de reconciliarse. Tras ese acto de
conciliacion, ella actia de manera comprometida. Se trata de una
forma optimista de hacer, pero no es un optimismo facil.

F.B.: Si, es como si escribiera desde un fondo de desesperacion
que no renuncia al optimismo. Siempre se puede atisbar una luz
a pesar de que sea irrealista desde el punto de vista politico.

En la entrevista de television con Giinter Gaus#4, a la
pregunta de si ella quiere influir, ella responde: «Yo s6lo quiero
comprender». Toda la vida intelectual de Hannah Arendt puede
ser entendida en esos términos: la pasion por comprender. Y
comprender, para Arendt, no es conocer. La comprensién no
es igual al conocimiento cientifico. Se trata de una actividad
inacabable que acompafa al ser humano a lo largo de su vida
y que tiene que ver con «reconciliarse», aunque este concepto

. Zur Person. «Hannah Arendt im Gesprach mit Gunter Gaus», 1967. Programa de
latelevision alemana Sudwestrundfunk (SWR). La entrevista aparece proyectada enla sala
de exposiciones.



PENSAR SIN BARANDILLAS

es dificil de traducir. Ella, en inglés, escribe «to come to terms»,
que significa avenirse, lograr un consenso, reconciliarse con un
mundo como el nuestro, sea lo que este sea: un lugar terrible o un
sitio que genere entusiasmo.

Habitualmente en nuestra época no reconocemos el
mundo como algo nuestro. Es como si se tratara de un fenémeno
natural, aparte. Nos desentendemos de él como si tuviera un
comportamiento propio e inevitable. Se trata de una forma muy
comoda de explicar las cosas que pasan y, sobre todo, permite
que quienes controlan la situacion puedan seguir haciéndolo a su
antojo. De algin modo, es lo que sucede en la actualidad con esta
supuesta «crisis», que en realidad es un cambio de modelo social,
econdmico, y de todo. Cuando se habla de ella parece que se esté
diciendo «nos ha caido un tsunami», «qué desgracia a los que les
ha tocado», «lo mejor que podemos hacer es protegernos». Es
decir, el lenguaje que se utiliza es el lenguaje de los fenédmenos
naturales, no el lenguaje politico o de las acciones. Se comparan
fendmenos politicos con catastrofes naturales.

Pero Hannah Arendt apuesta por la responsabilidad.
La comprension es lograr decir lo ocurrido y reconocer que
aquello tiene algo que ver con nosotros. Como escribe en Los
origenes del totalitarismo, reconciliarse con un mundo donde
«C0sas como estas son posibles» y no negarlo o inventar grandes
constructos idealistas sobre como deberia ser el mundo, sino que
la comprensién tiene que ver con analizar el aqui y el ahora'y
reconciliarse con ello. De ahi que ella lo haga en Los origenes...,
y lo haga también en Eichmann en Jerusalén. Es decir, se trata de
una tentativa de comprender las experiencias que nos toca vivir,
reconocerlas como propias, darles sentido.

M.S.: Es un acto muy valiente, un ejemplo de actitud esforzada y
rigurosa, que aplicé también a personas muy importantes de su
entorno, como a su profesor Martin Heidegger. Por desconocimiento
0 pereza, esa voluntad de comprension de Hannah Arendt sigue
generando rechazo en sectores intelectuales y académicos. Por
ejemplo, muchas personas critican su relacién con Heidegger y la
manera en que ella disculpd o perdond su comportamiento. A pesar de
que él nunca se retractara, ella si excuso6 su actitud para poder seguir
cultivando el pensamiento con él. Arendt admiraba intelectualmente a
Heidegger. Por eso tuvieron esa relacion tan duradera a pesar de todo,
a pesar de la desesperacion por lo sufrido al conocer que su maestro
fuera filonazi.



PENSAR SIN BARANDILLAS

F.B.: Filonazi no, jnazi!

M.S.: Cierto.Y a pesar de que repudiara por un lado a sus comparieros
profesores del partido, él acept6 ser rector de la Universidad en
aquel momento.

F.B.: Y soltar el discurso que solto.

M.S.: Si, y ademas resulta increible que mucha gente todavia conozca
a Hannah Arendt s6lo por haber sido amante de Heidegger. Resulta
muy molesta esa etiqueta porque oculta una relacion intelectual fértil
que existia entre los dos. Esa relacion aparece reflejada en la pelicula
de Margarethe von Trotta.

F.B.: Yo creo que ese aspecto esta muy mal resuelto en el film.

M.S.: Pero tal vez nos ayuda a ver como ella era independiente hasta
en el amor a los amigos y al mundo. Era capaz de mantener esas
relaciones con gente de opiniones diferentes, incluso opuestas.

F.B.: La primera cosa que habria que decir respecto a la
relacion Arendt-Heidegger es que jamas se le ocurre a nadie,
por suerte o por desgracia, aunque mas bien por desgracia,
porque nos reiriamos mucho, preguntarse con quién se acostaba
Hegel, ni siquiera con quién se acuesta el que afirma o la que
afirma «Ah, Arendt: la amante de Heidegger». Nunca nadie
diria «Ah, Heidegger: el amante de Arendt». Hay ahi una
mirada proyectada sobre ella como mujer que denota una
actitud profundamente machista. Si enfocaramos una mirada
hacia la filosofia desde la relevancia de con quién se acuesta
alguien, la mayoria de filésofos quedarian bastante mal,
aunque esto no impugne jamas su discurso. En cambio, en

el caso de Hannah Arendt, se pretende impugnar. Lo cierto

es que la relaciéon con Heidegger es una relacion inicial, de
juventud, con un profesor glamuroso. Se podria decir que es
una relacion de fuerte sintonia intelectual entre una alumna y
un profesor brillante, como las hay a patadas en los pasillos de
esta universidad.

Ella misma reconoce que hubo dos grandes choques que
marcaron su trayectoria: el choque del pensamiento, es decir,
el descubrimiento de la filosofia de la existencia, de la mano
de Heidegger y Jaspers, y el choque de la realidad encarnado



PENSAR SIN BARANDILLAS

en el incendio del Reichstag. Hannah Arendt se tuvo que ir
de Alemania en 1933.

M.S.: Si, precisamente a este acontecimiento le dedico uno de los
cuadros mas importantes de la exposicion.

F.B.: Desde ese afio hasta la mitad de los afios 1950, no hubo
ninguna relacion entre ambos. Cuando escribe La condicién
humana, Arendt le manda una carta a Heidegger diciéndole
que le enviaréa la edicion alemana del libro y que habia pensado
dedicarselo, pero que no lo hizo.

Pero afios mas tarde, Hannah Arendt regres6 a Europa
con cierta asiduidad y, siempre que lo hizo, se encontrd con
Heidegger. La suya fue una relacion intensa. Hablaban muy
poco del pasado nazi de Heidegger.Y hasta donde yo sé, él
nunca se retractd de su pasado, ni pidié perdéon. Ademas, su
relacion estuvo completamente mediatizada por la mujer
de Heidegger, quien imponia como condicidn estar presente
en sus encuentros. Parece ser que fue méas antisemita que él
y ademas muy despectiva hacia Arendt. Puede que todas o
algunas de estas afirmaciones queden desmentidas ahora que
se publican los célebres Cuadernos negros de Heidegger, pero
por lo que sabemos hasta la fecha, Heidegger tuvo un papel
muy lamentable. Fue declaradamente nazi y no atendi6 a las
peticiones de numerosos discipulos, como Herbert Marcuse,
para que se retractara o aclarara su pasado de colaboracién con
el nazismo. Heidegger nunca dijo nada.

M.S.: Desde luego parece claro que la gente pueda estar enfadada
con Heidegger, pero que se enfade con Hannah Arendt parece
incomprensible.

F.B.: El asunto esta en que no hay nadie que haga el mismo
comentario sobre René Char o sobre Paul Celan ni de tanta
gente e instituciones que han organizado seminarios con
Heidegger después de la derrota del nazismo. Este menosprecio
aparece bien reflejado en la pelicula de VVon Trotta cuando, en

el medio de una inauguracion, un personaje (William Philips)
exclama «Pero, ¢quién se cree que es?;Aristoteles?», algo que
no se le ocurriria decirlo de nadie que no fuera una mujer. Se le
reprocha que piense por si misma, sin ser una discipula. Seria
impensable que eso mismo lo dijeran de Gadamer, por ejemplo,



PENSAR SIN BARANDILLAS

0 que preguntaran con quién se acostaba Gadamer. Eso lo
dicen porque se trata de una mujer que piensay no se calla.
En general se dice que Hannah Arendt era una arrogante, pero
en realidad era alguien consciente de la importancia de lo que
estaba haciendo.

M.S.: La trataban de insumisa por defender sus pensamientos. Ella
defiende una actitud politica centrada en el esfuerzo y el pensamiento
que se construyen compartiendo y confrontando los pensamientos con
los demas. Mas que un acto de vanidad, son gestos de valentia.

F.B.: Los griegos decian que la virtud politica por excelencia

es el coraje. De Arendt se pueden decir muchas cosas, y no
todas buenas, pero era una mujer con mucho coraje.Y coraje no
quiere decir no tener miedo, sino aguantarselo. Cuando estalla
el escandalo Eichmann, con tantas mentiras sobre sus informes,
a ella se le parte el alma perdiendo tantos amigos.

M.S.: Invirtié muchotiempo en contestar cada carta, respondid
a todas las polémicas. Necesitaba que le comprendierany no le
malinterpretaran. Invirtié mucha energia en este cometido.

Acabas de decir que hay aspectos del pensamiento de Hannah
Arendt con los que resulta dificil estar de acuerdo. ¢ Cuéles son estos?
¢Qué temas arendtianos han dejado de tener vigencia en la actualidad?

F.B.: Hannah Arendt nuncaescribio dos libros desde un mismo
punto de vista. Su intencién nunca fue la de desarrollar un
pensamiento sistematico. Todos sus escritos nacen de la actitud
de pensar sin barandillas, sinairbag de proteccion. Porelloy
porque su pensar surge de la experiencia, no tuvo problemas en
contradecirse entre un libro yotro.

Personalmente creo que ella opinaba que vivir en medio
de contradicciones es un signo de sabiduria mas que vivir de
manera coherente. La coherencia para ella es una virtud de los
enunciados entre si, pero no es una condicion moral o una virtud
del pensar a partir de la experiencia.

En otros libros, como en su ensayo sobre los papeles del
Pentagono y la mentira en la politica contemporanea, ella todavia
confia en el cuarto poder: la prensa. Actualmente el papel de
los media ha cambiado muchisimo. La capacidad de mentir o
falsear la realidad hace muy dificil reconocer los hechos que
realmente han ocurrido. Desde ese punto de vista, muchas de



PENSAR SIN BARANDILLAS

sus interpretaciones son interesantes, pero nos toca adoptar una
actitud semejante a la suya, y cuestionarlas.

Por ejemplo, la banalidad del mal, que es un fenémeno
al que ella se enfrenta, y que le sirve para dar cuenta del
surgimiento de los regimenes totalitarios y las figuras que
posibilitaron su aparicién, ahora no tiene la misma vigencia
y utilidad. A nosotros nos toca conocer la especificidad de
los males contemporaneos. Desde este punto de vista, el
pensamiento arendtiano no sirve para todo. Debe entenderse
mas como una actitud del pensar. Pensar con independencia
intelectual, sin aquel caracteristico temor a equivocarse de los
que se creen en el centro del mundo.

Ademas, Hannah Arendt tiene una perspectiva muy
eurocentrista y occidental del mundo.

M.S.: Justamente, otro de los asuntos por los que se le critica tiene
que ver con el concepto «banalidad del mal», una idea que evoluciond
desde sus primeros escritos, donde hablaba del mal radical y, méas
tarde, tras el juicio de Eichmann, encontré otro atributo para definir

el mal: la banalidad. Todavia hay voces que se muestran molestas y
discrepan de estas ideas diciendo que el mal nunca puede ser banal,

y acusan a Hannah Arendt de confundir banalidad con normalidad.

F.B.: Convendria destacar que la banalidad del mal no es un
concepto, es la descripcion de un fendmeno que tuvo ante sus
ojos. Hannah Arendt lleg6 a Jerusalén sin a prioris, sin estar
predispuesta a encontrarse con un mal terrible. Al observar a
Adolf Eichmann, en lugar de ver a un psicépata con intenciones
perversas, Hannah Arendt se da cuenta de que se trata de un tipo
perfectamente normal, que simplemente no piensa lo que hace
y funciona con frases hechas, obedece 6rdenes. Esta situacion le
salt6 a la vista de forma imprevista cuando fue a cubrir el juicio
para la revista The New Yorker. Incluso le entro risa al ver que
un tipo tan ridiculo e insignificante era autor del asesinato de
tantas personas.

El mal, tal y como ella esperaba encontrarse, puede
corresponderse con la idea de villano al estilo de las tragedias
de Shakespeare, es decir, personajes con intenciones malévolas
que actuan en consecuencia. En cambio, Eichmann no tiene
intenciones malignas. Sus acciones se limitaban a acatar
ordenes, a hacer su trabajo «bien hecho». Cuando en el juicio
le preguntaron a Eichmann si tuvo o habia tenido problemas de



PENSAR SIN BARANDILLAS

conciencia por lo que habia hecho, €l respondié que los hubiera
tenido de no haber ejecutado bien su trabajo. Eichmann habla

de la eliminacién de millones de seres humanos como de un
trabajo convencional. Frente a esta situacion, Arendt dice que
cuando tenemos enfrente a un villano, no queremos acercarnos,
tendemos a alejarnos, pero ante personas que son aparentemente
normales, el problema es mucho mas grave. El mal banal tiene
que ver con el abismo que hay entre la falta de intenciones
perversas y las acciones que han provocado miles y miles de
asesinatos. Esto es lo que provoca perplejidad. Eichmann no es
un Ricardo Il que quiere acabar con alguien y se sirve de sus
compinches. Eichmann en realidad no quiere matar a nadie, en
el fondo lo Gnico que quiere es ser un buen profesional, y ser
reconocido como tal. Es un hombre de familia, amante de su
esposa y sus hijos, que tiene un trabajo «peculiar» que ejecuta

a la perfeccion. El conocia muy bien la cultura judia y era muy
diligente. Eso es lo que a Arendt le sorprende: identificar a

un tipo que ha sido responsable de la eliminacion sistemética

de los judios en Europa, que se reconoce a si mismo como un
funcionario que simplemente obedecia 6rdenes sin interrogarse
sobre su trabajo. Eichmann se veia a si mismo como una
ruedecita en medio de un inmenso mecanismo. Este argumento
de la obediencia debida fue también el que esgrimieron los
militares argentinos.

[...] Pero el mal en si mismo no es banal: si observamos ahora
las imagenes de Guantdnamo o Abu Ghraib, no podemos hablar
de mal banal, pues los tipos que maltratan y humillan se rien

a conciencia de lo que estan haciendo. Dicho esto, el mal no se



PENSAR SIN BARANDILLAS

debe demonizar. No es sélo patrimonio de personajes malisimos,
inteligentes y maquiavélicos que siguen estrategias retorcidas,
sino que a menudo las personas que lo ejercen son personas
mediocres que no piensan y se dejan llevar. El peligro esta en que
todos podemos ser asi si nos dejamos llevar y permitimos que
nos manipulen y nos condicionen, pero esto no significa que no
podamos juzgar.

[...] Lo peor que podemos hacer con lo que ahora
conocemos como Auschwitz es convertirlo en un mal
incomparable. De hacerlo, si convertimos Auschwitz en el tipo
de mal que no estamos dispuestos a soportar en la actualidad,
estamos ocultando todos los pequefios males que son propios de
nuestro tiempo, y condonandolos.

M.S.: Entonces, podemos concluir con la idea de que pensarsobre
el mal como fendbmeno, supone tratar de entender lo que ocurrié
en el pasado y «mirarlo sin barandillas» en el presente, como una
responsabilidad necesaria.

F.B.: Se habla con insistencia de que Auschwitz no deberia
volver a ocurrir, cuando lo que esta ocurriendo son otras cosas.
Para Arendt conviene siempre recordar, porque no hay mundo
sin cierta durabilidad, sin transmision, voluntad de comprension.
Pero esto no significa que lo ocurrido en el pasado marque las
preocupaciones actuales. Lo que deberiamos hacer es tratar de
conocer los males de nuestro tiempo, no basta con decir «hay que
recordar para que no vuelva a ocurrir».

Barcelona-Valencia. Mayo-julio de 2015



	Conversación con Fina Birulés



